


Directivos del Consejo Episcopal  
Latinoamericano y Caribeño – CELAM

Card. Jaime Spengler
Presidente

Mons. José Domingo Ulloa Segundo
Segundo Vicepresidente

Mons. Lizardo Estrada
Secretario General

Mons. Ricardo Morales
Coord. Consejo Centro  

de Gestión del Conocimiento

Mons. Daniel Francisco Blanco
Coord. Consejo del Centro  

para la Comunicación

Mons. José Luis Azuaje
Primer Vicepresidente

Mons. Santiago Rodríguez 
Presidente del Consejo de Asuntos Económicos

Pbro. Eric García Concepción
Secretario General Adjunto

Mg. Guillermo Sandoval
Director del Centro  

de Gestión del Conocimiento

Dr. Óscar Elizalde Prada
Director del Centro para la Comunicación

Autor
Mons. Josef Sayer

Dirección general 
Mg. Guillermo Sandoval

Dirección editorial 
Dr. Óscar Elizalde Prada

Revisión de estilo 
Mg. Adriana Moreno García

Diagramación y portada 
Dora Milena Moreno Gamba 

Traducción 
Centro de Gestión del Conocimiento del Celam

Fotografía
Celam

Vatican Media

Realización 
Centro de Gestión del Conocimiento del Celam 

Centro para la Comunicación del Celam 

© Consejo Episcopal Latinoamericano y Caribeño CELAM
Avenida Boyacá N° 169D-75
Código postal 111166 PBX: 601 484 5804
celam@celam.org
www.celam.org
Bogotá, D.C. 2025

Esta publicación cuenta con las debidas licencias eclesiásticas.

Título: Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.
Título original en alemán: Praedicate Evangelium. Entstehungsprozess, Hermeneutik und Bedeutung für 
die Kirche.  
Primera edición: Bogotá D.C., noviembre de 2025.



Presentación............................................................................................................... 5

Introducción ............................................................................................................... 7

1. Situación inicial.................................................................................................... 8

2. Preámbulo............................................................................................................ 15

2.1 Función y estructura del Preámbulo....................................................... 15
2.2 “Proclamar el Evangelio”............................................................................ 17
2.3 Conversión misionera................................................................................. 18
2.4 Eclesiología de comunión e Iglesia sinodal........................................................19
2.5 El servicio del Primado y del Colegio Episcopal / 

Conferencias Episcopales.....................................................................................................22
2.6 El servicio de la Curia Romana..................................................................................23
2.7 Todos son discípulos misioneros..............................................................................24
2.8 “El significado de la reforma”. Espiritualidad del Concilio........................25

3. Principios para el servicio de la Curia................................................... 27

3.1 Descentralización..............................................................................................................28
3.2 Servicio de la Curia a la misión de los obispos.................................................30
3.3 Retomar las iniciativas de las Diócesis y 

las Conferencias Episcopales..............................................................................................31
3.4 Potestas vicaria......................................................................................................................32
3.5 Espiritualidad y criterios de selección..................................................................32
3.6 Cooperación dentro de los dicasterios y entre ellos...................................33
3.7 Catolicidad..............................................................................................................................33

Sumario



4. Normas generales....................................................................................................................35

4.1 El cambio de paradigma.................................................................................................35
4.2 El carácter pastoral, también en cooperación 

con las Conferencias Episcopales....................................................................................36
4.3 Limitación de años de servicio...................................................................................37
4.4 Secretaría General del Sínodo...................................................................................38
4.5 “Reuniones de los responsables de las instituciones curiales”.............38
4.6 Visita ad limina Apostolorum.........................................................................................40
4.7 Regolamento Generale.......................................................................................................42

5. Consultas y aplicación................................................................................... 43

Glosario....................................................................................................................... 46



5

Presentación

Tengo el placer de presentar este valioso estudio sobre la 
Constitución Apostólica Praedicate Evangelium del Papa 
Francisco, elaborado por Mons. Josef Sayer, cuyo texto no 
se limita a explicar una reforma de estructuras simplemente, 
sino que nos introduce en toda la profundidad pastoral 
y espiritual que necesitamos para construir una Iglesia 
servidora, misionera y sinodal en todos los niveles y ámbitos 
en el desarrollo y contexto del actual siglo XXI.

De este modo, la reforma de la Iglesia que se plasma en 
esta constitución apostólica no es solo una reforma al Curia 
Romana —situada por allá, en otro continente—, ni menos un 
fin en sí misma. 

Esta Constitución está al servicio de una finalidad mayor 
que nos afecta a todas y a todos en la Iglesia, como pueblo 
santo de Dios, que es anunciar con frescura el Evangelio de 
Jesucristo, y acompañar la vida de nuestros pueblos en sus 
alegrías, dolores y esperanzas. 

Como recuerda el Papa, se trata de una verdadera conversión 
misionera que toca a toda la Iglesia y que, en fidelidad al 
Concilio Vaticano II, nos invita a vivir más hondamente la 
comunión y la corresponsabilidad.

Presentación



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

6

Sumario

Desde el Consejo Episcopal Latinoamericano y Caribeño 
(Celam) recibimos con gratitud esta reflexión de Mons. Sayer 
que ayudará a nuestros obispos, sacerdotes, religiosas, reli-
giosos, laicos, diáconos y, en general, a los agentes de pastoral 
y a nuestras comunidades, a comprender mejor el alcance y la 
novedad de Praedicate Evangelium. 

Por eso, nos sentimos llamados a hacer de este texto una 
herramienta viva para nuestras Conferencias Episcopales, 
Iglesias particulares y comunidades de base, en la certeza de 
que la sinodalidad es el camino que Dios espera de la Iglesia en 
este tiempo.

Invitamos a todas y a todos a usar este texto como apoyo 
y ayuda a la comprensión e implementación de Praedicate 
Evangelium, cuya lectura completa es hoy absolutamente 
imprescindible, pues así podremos responder con creatividad 
y fidelidad a los desafíos de la evangelización en nuestro 
continente.

Que Dios nos bendiga e ilumine en esta tarea.

Mons. Lizardo Estrada Herrera
Obispo Auxiliar de Cusco, (Perú)

Secretario General del Celam



7

Introducción

La Constitución Apostólica Praedicate Evangelium consti-
tuye el resultado y, al mismo tiempo, el reflejo de casi todo el 
pontificado del Papa Francisco. 

Su elaboración se desarrolló en estrecha colaboración con 
el Consejo de Cardenales entre 2013 y 2022, es decir, no 
solo a lo largo de un periodo prolongado, sino también de 
manera continua e ininterrumpida. En ella confluyen las 
principales preocupaciones de reforma de su pontificado y, 
lo más decisivo, se les otorga forma constitucional.

Esta afirmación requiere ser fundamentada, pues, a dife-
rencia de Evangelii gaudium, Laudato si’, Fratelli tutti o 
incluso del proceso sinodal, la nueva Constitución ha sido 
escasamente reconocida en su importancia fundamental 
para la Iglesia, tanto en su conjunto como más allá de ella. 
Surgen entonces las preguntas: ¿por qué ocurre esto y a qué 
se debe? ¿Cómo se gestó la nueva Constitución? ¿Cuáles 
son las características más relevantes de su proceso de 
elaboración y de la hermenéutica de Praedicate Evangelium? 
¿Qué particularidad distingue a este texto constitucional?

Introducción
Tomando como ejemplo el Preámbulo, los            
Principios y las Normas Generales de la Constitución 
Praedicate Evangelium del Papa Francisco

Sumario



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

8

A sugerencia del precónclave de los cardenales de marzo 
de 2013, el Papa Francisco estableció un Consejo de Car-
denales poco después de su elección. Este Consejo tenía 
como objetivo asesorar al Papa —según la intención del 
precónclave— sobre el liderazgo de la Iglesia y hacerlo 
más independiente del flujo de información interno de la 
Curia, mediante un acompañamiento continuo por parte 
de la Iglesia universal. En consecuencia, Francisco integró 
el Consejo de Cardenales con representantes de diversas 
regiones y continentes de la Iglesia universal.

Por otra parte, también le encomendó a este Consejo la 
tarea de elaborar, junto con él, un borrador de una nueva 
Constitución. Al hacerlo, Francisco retomó otra sugerencia 
del precónclave. Nombró al cardenal latinoamericano 
Óscar Rodríguez Maradiaga coordinador del Consejo 
de Cardenales y, por lo tanto, responsable de esta tarea 
específica. 

1. Situación inicial



9

Ambos cardenales, Jorge Bergoglio y Óscar Rodríguez, man-
tenían una relación de especial confianza, cimentada, por 
ejemplo, en su trabajo conjunto en la comisión de redacción del 
documento final de la V Conferencia General del Episcopado 
Latinoamericano celebrada en Aparecida (2007). En aquella 
ocasión, Bergoglio fue elegido presidente de dicha comisión. Y 
luego, en 2013, ya como Papa, trabajó en una nueva Constitu-
ción junto con el Consejo de Cardenales que él mismo había 
creado y que era coordinado por Rodríguez.

El primer Papa latinoamericano estuvo asociado a profundas 
expectativas de una reforma de la Curia, así como a un nuevo 
punto de partida para la Iglesia en su conjunto. Tras el Concilio 
Vaticano II, fue precisamente la Iglesia en América Latina la que 
abordó con coherencia la aplicación del Concilio, se liberó de 
rígidos patrones europeos y desarrolló una Iglesia con rostro 
latinoamericano y con una teología latinoamericana propia, a 
menudo caracterizada por el término ‘teología de la liberación’. 

Ese espíritu transformador impulsó al pequeño grupo de traba-
jo encargado de la nueva Constitución, integrado por el carde-
nal Óscar Rodríguez, al que inicialmente también pertenecía 
el teólogo de la liberación Gustavo Gutiérrez, y del que fui 
miembro desde el comienzo (abril de 2013); por lo tanto, estoy 
familiarizado con el proceso de desarrollo de la Constitución en 
sus distintas fases.

¿Por qué ordenó Francisco redactar una nueva Constitución? La 
Constitución Pastor bonus, de Juan Pablo II, publicada en 1988, 
se había elaborado en un contexto eclesiástico y geopolítico 
muy distinto al de la segunda década del siglo XXI. Mientras 
Juan Pablo II encargó redactar su Constitución expresamente 
“sobre la base de los nuevos desarrollos” posteriores a la de 
Pablo VI (Regimini ecclesiae) de 1967, el Papa Francisco procedió 

Situación inicial



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

10

del mismo modo, pero —como ya se mencionó— por sugerencia 
directa del precónclave de cardenales reunidos, provenientes 
de toda la Iglesia universal.

¿Cuál fue nuestro enfoque y cuál el desafío particular? Un Papa 
que venía “de fuera”, un consejo de cardenales que, salvo uno, 
no procedía de la Curia: esta constelación era, al mismo tiempo, 
una ventaja y una desventaja. 

Una desventaja porque el enfoque inicial se centró en la re-
forma de la Curia. Esto se reflejó, por ejemplo, en que en el 
primer borrador se destacaba como título principal: Les he dado 
un ejemplo, es decir, un modelo de servicio inspirado en Jn 13: la 
imagen de Jesús lavando los pies a sus discípulos. 

Al mismo tiempo, sin embargo, también contenía una nueva 
definición de la Curia: no como instrumento centralista de 
liderazgo eclesial, sino como un retorno a la definición evan-
gélica del servicio de los discípulos en el seguimiento del ejemplo 
de Jesús.

Este punto de vista, en consonancia con el Evangelio y marcado 
por una perspectiva externa, ofrecía también una ventaja que 
pronto condujo a un cambio en la orientación general: el centro 
de atención dejó de ser únicamente la Curia, para situarse en      
el servicio de la Iglesia en su conjunto, incluyendo el de la propia 
Curia. 

Este cambio de perspectiva fue decisivo y, en consecuencia, 
se produjo una variación en el tema central: de Les he dado un 
ejemplo a Praedicate Evangelium, “Proclamar el Evangelio”, como 
misión de Jesús y como definición esencial del discipulado y de 
la Iglesia misma.

Aparte de este giro fundamental, también se planteó la cuestión 
básica sobre el carácter de una Constitución. ¿Cuáles eran sus 



11

Situación inicial

características y cómo debía diseñarse un borrador para que el 
resultado final fuera una Constitución del Papa Francisco?

Una primera aproximación, que todavía estaba orientada a 
la Pastor bonus de Juan Pablo II e intentaba introducir, en ese 
marco, ideas fundamentales de reforma, pronto se consideró 
inadecuada. En su lugar, se optó por un nuevo enfoque, toman-
do como base la Lumen gentium del Concilio Vaticano II, así como 
el preámbulo de los Diez Mandamientos (Ex 20).

También se tuvo en cuenta la elaboración de constituciones 
estatales. Estas últimas fueron redactadas por un grupo de 
personas seleccionadas que permanecieron en retiro durante 
meses; así, por ejemplo, la Constitución o “Ley Fundamental” de 
la República Federal de Alemania, fue elaborada por un Consejo 
Parlamentario (de septiembre de 1948 a mayo de 1949). 

Es evidente que este procedimiento, o modelos similares, no 
resultaban aplicables al Consejo de Cardenales, cuyos miembros 
seguían siendo responsables de grandes diócesis. El Consejo se 
reunía cinco veces al año en la Casa Santa Marta, en el Vaticano, 
para asesorar al Papa, cada vez durante tres días, lo que suponía 
un total de aproximadamente dos semanas al año. Además, el 
objetivo era redactar una Constitución para el Papa Francisco: 
¿qué deseaba este Papa que —como se mencionó— “venía de 
fuera”, sin experiencia interna en la Curia, una situación que 
compartían seis de los ocho miembros iniciales del Consejo?

Un excelente punto de orientación para el pequeño grupo 
de trabajo del cardenal Óscar Rodríguez1 fue la exhortación 
apostólica Evangelii gaudium, publicada por el Papa Francisco 

1 De la Facultad de Teología de Tubinga (Alemania) participaron el Prof. Bernd Hilbera-
th, dogmático y especialista en el Concilio Vaticano II; el Prof. Albert Biesinger, teólogo 
pastoral; el Dr. Italo L. Cherubini, del Círculo de Friburgo (Suiza). Al principio también 
participaron el teólogo de la liberación Gustavo Gutiérrez, de Perú, y el Dr. Erny Gillen, 
de Luxemburgo. Para ciertas áreas de interés específicos, también se incluyeron espe-
cialistas como el Dr. Ulrich Erhardt, para Desarrollo de organizaciones.



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

12

el 24 de noviembre de 2013. El propio Francisco la consideró 
“el documento programático para mí pontificado”— así me lo 
explicó el Papa en una audiencia privada, cuando le informé 
acerca de mis cursos sobre Evangelii gaudium  con obispos, 
sacerdotes y laicos en diferentes partes de China.

El texto se centra explícitamente en el Evangelio y su pro-
clamación como mensaje de alegría, como “buena nueva”. A 
partir de este objetivo, Evangelii gaudium se atreve, por así 
decirlo, sin complejos y con audacia, a abrir nuevos caminos, 
incluso insólitos: un replanteamiento valiente que invita a 
“ponerlo todo a prueba” frente al argumento “siempre se ha 
hecho así” (EG 33).

Este escrito liberador del Papa insufló un soplo de aire fresco en 
las calles, donde los pastores deben caminar a veces por delante 
del pueblo, otras en medio y, en ocasiones, detrás, porque el 
propio pueblo, con su intuición, encuentra nuevos caminos (cf. 
EG 31). Dio, además, una nueva orientación a la manera como el 
Papa Francisco pretendía guiar a la Iglesia evangelizadora. 

Esta apertura, en la que los pastores deben asumir el “olor a 
oveja” (EG 24), puso de relieve el sensus fidelium de un modo 
renovado, proclamó una “saludable descentralización” (EG 16; 
cf. EG 32) y subrayó un principio fundamental: la prioridad de la 
realidad sobre la idea. Todo ello aspiraba a una aplicación más 
amplia del Concilio Vaticano II, un impulso que Francisco trajo 
consigo a Roma desde la Iglesia latinoamericana.

Evangelii gaudium, como documento programático —una nove-
dad para un pontificado—, respira un espíritu evangelizador 
y pastoral. Esto se correspondía con lo que el Papa Francisco 
practicó desde el principio: configurar la Iglesia como una 
comunidad pastoral de servicio que no gira en torno a sí misma, 
que no es autorreferencial, sino que, basada en el Evangelio, 



13

debe cumplir una función de servicio a la humanidad y al mundo. 
Pero, ¿cómo incorporar esta preocupación en una Constitución 
del Papa Francisco para la Iglesia?

El Consejo de Cardenales aprendió rápidamente que Francisco 
piensa en términos de procesos y busca iniciarlos. Así quedó 
claro que no se trataba de retirarse, redactar un documento 
y discutirlo de forma análoga a como se elaboraban las 
constituciones estatales. El Consejo aprendió, a partir del 
propio proceso del pontificado de Francisco, a desarrollar una 
Constitución que, al mismo tiempo, fuera práctica y cercana a la 
pastoral.

Esto explica también el largo período de elaboración del 
borrador, que comenzó en abril de 2013. Explica, además, la 
naturaleza distintiva de esta Constitución y su carácter de 
referencia frente a los desafíos que fueron surgiendo durante 
el pontificado de Francisco. Por lo tanto, Praedicate Evangelium 
no es una Constitución elaborada teóricamente en una mesa de 
trabajo, sino configurada en el transcurso del propio pontificado, 
lo que, a su vez, le confiere su calidad única y especial.

Para comprender mejor este proceso, conviene subrayar que, 
dependiendo del estado de las discusiones, del grado de ma-
durez de las deliberaciones en el Consejo de Cardenales y de 
las necesidades aún en camino, el Papa ya había creado nuevas 
estructuras que más tarde encontraron su lugar definitivo en el 
texto constitucional. 

Así, por ejemplo, durante la primera fase, gracias a la enérgica 
iniciativa del Papa Francisco, se abordó con determinación una 
cuestión largamente pospuesta en pontificados anteriores: la 
reorganización del ámbito económico. Este campo, propenso 
a rumores y escándalos, fue reestructurado y rediseñado de 
inmediato, creando Francisco un Consejo Económico, una 

Situación inicial



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

14

Secretaría para la Economía, el cargo de Revisor General, 
una Comisión para Asuntos Confidenciales y un Comité de 
Inversiones, con el nombramiento inmediato de sus respectivos 
miembros.

De manera semejante, el Consejo de Cardenales, junto con 
el Papa, asumió un hecho significativo y muy desconcertante, 
que Francisco calificó como signo de “clericalismo”: existían 
congregaciones para obispos, sacerdotes, religiosos, etc., pero 
no para la gran mayoría del Pueblo de Dios, es decir, los laicos. 
Ya en 2016, Francisco creó el Dicasterio para los Laicos, la 
Familia y la Vida, en cuyo diseño se incorporaron sugerencias 
de organizaciones laicales. Del mismo modo, los Dicasterios 
para la Comunicación y para el Servicio del Desarrollo Humano 
Integral fueron creados en el transcurso del proceso.

Francisco abrió también el ámbito de la sinodalidad con una 
iniciativa destacada, al conmemorar el 50.º aniversario de la 
creación de la Secretaría General del Sínodo de los Obispos, 
el 17 de octubre de 20152. Esta iniciativa, profundamente 
creativa e innovadora, fue luego retomada por el Consejo de 
Cardenales, incorporada a la redacción de la Constitución y 
culminó finalmente en el proceso del Sínodo mundial.

En resumen, estos ejemplos ilustran claramente el método 
particular mediante el cual se elaboró la Constitución a partir 
del propio proceso del pontificado, en el que el Papa Francisco 
implementó directamente determinados elementos según fue 
necesario.

Sumario

2 Francisco, Allocutio occasione L anniversariae memoriae ab inita Synodo Episcoporum 
(17.10.2015), en AAS 107 (2015), pp. 1138-1144.



Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia

15
2.1 Función y estructura del Preámbulo

El Papa Francisco inicia deliberadamente su Constitución 
con un Preámbulo. Lo hace no solo por analogía con las 
constituciones estatales, sino sobre todo por analogía 
con los Diez Mandamientos (cf. Ex 20, 1-17). En efecto, el 
preámbulo de los Diez Mandamientos —“Yo soy el Señor, tu 
Dios, que te saqué de Egipto, casa de esclavitud”— confiere 
a los mandamientos siguientes su justificación teológica 
(Dios como salvador y liberador solícito) y su fuerza jurídica 
vinculante (comportamiento del pueblo conforme a las 
normas, como respuesta a la acción salvadora de Dios). Sin 
el Preámbulo, los Diez Mandamientos quedarían, en cierto 
modo, suspendidos en el aire, perderían su profundidad 
teológica y no se diferenciarían de cualquier otro texto 
legislativo.

2. Preámbulo



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

16

Por lo tanto, el Preámbulo indica la orientación y el espíritu de la 
Constitución y es la pauta y la clave hermenéutica, el horizonte 
en el que debe ser entendida e interpretada.

En relación con el Preámbulo, conviene una segunda obser-
vación: la orientación hacia Lumen gentium. Allí, los padres 
conciliares hablaron deliberadamente, en primer lugar, del 
“pueblo de Dios en su conjunto”, es decir, incluyendo al Papa, a 
los obispos y a los sacerdotes. Solo después aparece la división 
en la jerarquía. De manera análoga, el Preámbulo de la primera 
parte (nn. 1-4) trata de la Iglesia como tal y de su misión, recibida 
de Jesucristo.

La segunda parte subdivide los distintos ministerios del Papa, del 
Colegio Episcopal y de las Conferencias Episcopales (nn. 5-7). 
Luego se aborda el ministerio de la Curia romana (n. 8). En el n. 
10, la visión se amplía al discipulado de todos los bautizados y a 
su participación en el anuncio del Evangelio y en el bien de toda 
la Iglesia (cf. Lumen gentium 30). Finalmente, en los números 11 
y 12 se subraya la importancia de la reforma. 

Lejos de ser un proceso meramente técnico-administrativo, 
el Papa Francisco sitúa todo en la “espiritualidad del Concilio 
Vaticano II”, tal como la concibió el Papa Pablo VI: una función 
ministerial y espiritual de la Iglesia, un servicio espiritual según 
la “antigua historia del buen samaritano”, que trasciende todas 
las fronteras, del mismo modo que el amor de Dios en Jesús se 
dirige a toda la humanidad.

Por otra parte, el Papa vuelve a destacar su preocupación 
fundamental, expresada en el Praedicate Evangelium: la Cons-
titución, con sus reformas, es un instrumento para una evan-
gelización más eficaz, también con espíritu ecuménico y en 
diálogo constructivo con todos.



17

Preámbulo

2.2 “Proclamar el Evangelio”

Pasemos ahora a la primera parte del Preámbulo, los números 
programáticos 1 a 4, y comencemos por el número 1. Estamos 
ante un texto clave y muy denso, perfeccionado a lo largo 
del tiempo. ¿Cuáles son sus términos esenciales? Praedicate 
Evangelium, “Proclamar el Evangelio” (¡tres veces!); “misión 
de Jesucristo”; “servicio”; “testimonio de palabra y obra” (dos 
veces); “humanidad”; “misericordia”; “ejemplo de Jesús”; “Iglesia 
evangelizadora”; “Pueblo de Dios”; “entrar en la vida cotidiana 
de los demás”; “opción por los pobres y los que sufren”.

Preguntémonos: ¿cuál es el aspecto innovador del n. 1 para toda 
la Constitución? Del mismo modo que el Preámbulo de los Diez 
Mandamientos —como se dijo— los distingue de una colección 
aleatoria de mandamientos, toda la Constitución recibe su 
profundidad innovadora, sobre todo, del primer número del 
Preámbulo. Allí se condensan los elementos centrales del 
mensaje de la fe y de la Iglesia, como en una cáscara de nuez. 
La clave hermenéutica está en las dos primeras palabras: 
Praedicate Evangelium, “Proclamar el Evangelio”. Ellas expresan 
con precisión el mandato del Señor a su Iglesia. Y el término 
“Evangelio” señala que se trata de un mensaje positivo: una 
buena nueva, la alegría de Dios en Jesucristo. Es un mensaje 
“para cada persona y para toda la humanidad”.

Con la primera cita —elegida deliberadamente de la Redemptoris 
missio de Juan Pablo II—, Francisco deja claro que asume la 
tradición de esta encíclica, con su horizonte global.

Partiendo de la “misericordia” de Dios concedida a todos —es 
decir, recibida “sin anticipo”—, Francisco orienta el horizonte de 
la Iglesia y, por ende, de su Constitución, hacia el anuncio del 
Evangelio a todos y a toda la humanidad.



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

18

El Papa trasciende así el pensamiento autorreferencial den-
tro de la Iglesia. Su servicio en nombre de Jesús no puede 
ser abstracto: debe ejercerse con palabras y obras. Este 
servicio se condensa en el ejemplo significativo del propio 
Jesús en el lavatorio de los pies (Jn 13). Francisco describe y 
explica ese servicio mediante una segunda cita, tomada de su 
documento programático Evangelii gaudium 24: la comunidad 
evangelizadora y el Pueblo de Dios cumplen el mandamiento 
de Jesús y anuncian el Evangelio entrando “en la vida cotidiana” 
de las personas, especialmente de quienes sufren, sirviendo 
así, “tocando la carne sufriente de Cristo en el pueblo”. Este 
pasaje respira el espíritu de la Iglesia latinoamericana y de los 
documentos señeros de sus Asambleas Generales.

Desde el inicio, el Papa Francisco deja claro que su Constitución 
no es una simple recopilación de normas canónicas para la 
Curia. Su propósito es establecer la misión fundamental de la 
Iglesia para la humanidad y para el mundo: tanto la Iglesia como 
la reforma de la Curia deben orientarse hacia el horizonte de 
Praedicate Evangelium.

2.3 Conversión misionera

Como consecuencia lógica del n. 1, el n. 2 del Preámbulo 
concluye que la Iglesia debe realizar una “conversión misionera” 
(cf. EG 30). Según el Sermón de la Montaña, la Iglesia, enviada 
por Jesucristo para “predicar el Evangelio”, está llamada ahora 
a “ser luz del mundo” (Mt 5, 14) y a “reflejar el amor salvífico de 
Cristo”.

¿Cuál es el contexto de esta “conversión misionera”? Una 
preocupación particular del Papa Francisco ha sido trabajar en 
la implementación continua del Concilio Vaticano II. En este 
sentido, Lumen gentium 1 constituye el marco de referencia. 
Según este número, Cristo es la “luz de las naciones” y, en 



19

consecuencia, esta luz de Cristo debe reflejarse en el “rostro de 
la Iglesia”. La Iglesia lo logra al “proclamar el Evangelio a todas 
las criaturas” y convertirse así en “sacramento en Cristo, es 
decir, signo e instrumento de la unión más íntima con Dios y de 
la unidad de toda la humanidad”.

El horizonte de la “conversión misionera” es, por tanto, el del 
Praedicate Evangelium, en continuidad con el horizonte de Lumen 
gentium 1.

El n. 3 ofrece una clasificación histórica y una referencia al 
hecho de que, con su reforma, Francisco quiere armonizar 
mejor el servicio de la Curia con el camino de la Iglesia llamada 
a la evangelización.

2.4 Eclesiología de comunión e Iglesia sinodal

¿Cuáles son las palabras clave del n. 4 del Preámbulo? “Misterio 
de la Iglesia”; “comunión”; “nueva comunión”; “comunión de 
Jesús con sus discípulos”; “sinodalidad”; “rostro sinodal”; “todos 
se escuchan; todos aprenden unos de otros: el pueblo fiel, el 
Colegio episcopal, el Obispo de Roma”; “reciprocidad”; “escucha 
del Espíritu Santo”; “reforma de la Curia”; “renovación de la 
Iglesia; comunión para la misión”.

Lo que el Papa Francisco formula en el número 4 de manera 
tan vívida, comprensible y casi en un lenguaje cotidiano, 
podría llevar a tomarlo a la ligera y pasar inmediatamente al 
número 5 del Preámbulo. Sin embargo, eso sería un error, 
porque Francisco introduce en su Constitución dos factores 
constitucionales para la Iglesia: “comunión” y “sinodalidad”. Con 
ellos surge la necesidad de reconsiderar y rediseñar el sistema 
de comportamiento establecido.

Lo decisivo aquí es el enfoque constitucional: lo que Francisco 
expresó sobre la sinodalidad en 2015 con ocasión del 50.º 

Preámbulo



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

20

aniversario de la Secretaría General del Sínodo de los Obispos3 
se incorpora ahora a su Constitución, adquiriendo un significado 
sistémico. De este modo, comunión y sinodalidad se convierten 
en dos factores llamados a configurar constitucionalmente la 
Iglesia; su existencia y práctica hacen necesarios procesos de 
transformación y requieren una reestructuración.

¿Qué significa esto? ¿Qué se relaciona con ambos factores? A 
continuación, se presentará de manera más detallada, preci-
samente por su importancia fundamental.

Los procesos administrativos establecidos, los caminos estan-
darizados, los mecanismos de control y las rutinas habituales, 
deben examinarse ahora desde la perspectiva de la sinodalidad, 
del ser Iglesia sinodal. Crear una Iglesia con “rostro sinodal” 
es una tarea constitucional. Si el “misterio de la Iglesia”, su vida 
como comunión, como “nueva comunidad” según el Vaticano II, 
debe implementarse en forma sinodal (volto della sinodalità), ello 
requiere una “reforma de la Curia romana”, pero también una 
“renovación de la Iglesia” en todo el mundo.

Según la descripción viva que hace el Papa Francisco de la 
sinodalidad, es necesaria una reciprocidad fundamental en la 
que todos estén implicados y según la cual todos se escuchen 
y aprendan unos de otros: “el pueblo fiel, el Colegio episcopal, 
el Obispo de Roma”. Escuchar y aprender unos de otros no 
sigue la lógica establecida en la que unos enseñan y otros 
obedecen. Lo que se requiere ahora es ver, escuchar y aprender 
en horizontalidad. Esto también significa no limitarse a insistir 
en el statu quo, sino abandonar lo conocido y abrirse a nuevas 
formas de cooperación, nuevos procedimientos, nuevas pautas 
administrativas, y dejar atrás la justificación habitual de que 
“siempre se ha hecho así” (EG 33).

3 Francisco, Allocutio occasione L anniversariae memoriae ab inita Synodo Episcoporum 
(17.10.2015), en AAS 107 (2015), pp. 1138-1144.



21

Esto implica una de las tareas más difíciles para cualquier 
organización social —y también para la Iglesia—: “desaprender”. 
Es decir, abandonar procedimientos bien establecidos que 
han demostrado ser plausibles y eficaces (para los intereses 
de quienes ejercen un cargo o ministerio) y que, en parte, han 
estado protegidos jurídicamente y han sostenido el aparato 
institucional. Es necesario desarrollar nuevos procedimientos 
de manera conjunta, es decir, sinodalmente, en los tres niveles 
mencionados explícitamente por el Papa Francisco: el pueblo 
fiel, el Colegio episcopal y el Obispo de Roma.

Ciertamente, esto puede resultar difícil. ¿Quién quiere renun-
ciar voluntariamente a lo que se considera probado y que, 
además, está relacionado con posiciones de poder? Aun así, 
Francisco ha creado un marco constitucional para nuevas 
formas sinodales y consideraciones estratégicas, y ha abierto 
un espacio de experimentación donde puede germinar lo 
nuevo y disminuir la presión sistémica del sufrimiento.

De manera sabia, el Papa introduce una fundamentación teo-
lógica que abre caminos para todas las partes: todos deben 
escuchar juntos al Espíritu Santo, el Espíritu de Jesucristo. 
Con ello se evita que surjan luchas entre unos y otros al estilo 
de un mal “parlamentarismo”. El Señor de la Iglesia no son ni los 
dicasterios de la Curia, ni los ordinariatos episcopales, ni los 
párrocos en las parroquias, ni las asociaciones o movimientos 
laicales, sino Jesucristo, quien les ha confiado la misión de 
predicar el Evangelio (cf. nn. 1-2).

El Praedicate Evangelium, como misión fundamental y núcleo de 
la identidad determinada por Jesucristo mismo, se manifiesta 
así como la clave hermenéutica de una Iglesia de comunión con 
rostro sinodal, a la que todos están llamados.

Preámbulo



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

22

2.5 El servicio del Primado y del Colegio 
Episcopal / Conferencias Episcopales

Los números 5 y 6 tratan del Papa y de los obispos en la forma 
habitual de los documentos eclesiásticos. Sin embargo, resulta 
significativo para la reforma de la Curia el hecho de subrayar 
que tanto el Papa como los obispos, en cuanto sucesores de los 
apóstoles, dirigen la Iglesia de acuerdo con Lumen gentium 18. 
Esto tiene consecuencias decisivas para el posicionamiento de 
la Curia, tema que se aborda en el n. 8.

Antes, sin embargo, conviene centrar la atención en el n. 7, 
relativo a las Conferencias Episcopales, incluidas las asociaciones 
de Conferencias Episcopales continentales. El Preámbulo trata 
deliberadamente de las Conferencias Episcopales antes que 
de la Curia. Estas se entienden como communio episcoporum, 
que está “al servicio de la communio ecclesiarum” y “basada en 
la communio fidelium”. Esta fuerte referencia a la eclesiología 
de comunión muestra que el n. 7 del Preámbulo se sitúa clara-
mente en continuidad con el n. 4, donde, además de la comunión, 
se alude a la sinodalidad y al rostro sinodal de la Iglesia. En esta 
triple categorización de la comunión se vinculan elementos 
centrales de la teología conciliar.

Las Conferencias Episcopales y, dentro de ellas, los obispos, 
están vinculados a la comunión de todos los creyentes. Los 
obispos no están fuera ni por encima de ella; según Lumen 
gentium II, forman parte del Pueblo de Dios. Si su comunión 
está al servicio de la comunión de las Iglesias particulares y 
se basa en la comunión de los fieles (basata sul), entonces los 
obispos no pueden limitarse a exponer sus propias opiniones, 
ideas y concepciones de manera no dialógica y como si fuera 
un monólogo. Por el contrario, deben escuchar a sus diócesis 
y parroquias y expresar el sensus fidelium (cf. también EG 31, 
119, 198).



23

Ahora que la Constitución ha sido promulgada por Francisco, 
la relación entre las Conferencias Episcopales y el obispo 
individual, así como la communio fidelium, debe seguir siendo 
esclarecida, especialmente en el contexto de la sinodalidad (cf. 
n. 4). 

Aquí permanece una cierta tensión en la Constitución. El nuevo 
significado de las Conferencias Episcopales, que el Papa, junto 
con el Consejo de Cardenales, buscó desde el inicio en sus 
sesiones conjuntas, recorre toda la Constitución: ¡se mencionan 
63 veces! Su importancia se hace particularmente evidente 
en las descripciones de los dicasterios, donde se subraya, en 
general, el papel de las Conferencias Episcopales y se valora 
explícitamente la cooperación entre la Curia y las Conferencias 
Episcopales.

Algunos ejemplos lo ilustran: “el Dicasterio tiene la tarea, en 
colaboración con las Conferencias Episcopales…”; “se pone al 
servicio de…”; “junto con las Conferencias Episcopales… anima 
(incoraggia) la reflexión sobre posibles formas de una liturgia 
inculturada y acompaña su contextualización” (art. 89 § 3). O 
bien: “el Dicasterio ofrece su cooperación…”; “el Dicasterio 
acompaña, en cooperación con las Conferencias Episcopales y 
sus asociaciones regionales y continentales…” (art. 164).

2.6 El servicio de la Curia Romana (n. 8)

El hecho de que solo en el número 8 se hable de la reforma de 
la Curia es signo de que la Constitución Praedicate Evangelium 
realiza una reclasificación de esta. La Constitución introduce un 
cambio de paradigma decisivo, y lo hace sobre la base de Lumen 
gentium. Si el Papa y los obispos, ambos como sucesores de los 
apóstoles, guían juntos la Iglesia, la Curia no puede ocupar una 
posición intermedia entre ambos. La Constitución formula este 
cambio de paradigma con gran precisión: “La Curia romana no 

Preámbulo



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

24

se sitúa entre el Papa y los obispos, sino que se pone al servicio 
de ambos en la forma que corresponde a su naturaleza”.

La importancia de este cambio de paradigma para el Papa y el 
Consejo de Cardenales se demuestra también en el hecho de 
que se encuentra plasmado tanto en la Parte II, “Principios 
para el servicio de la Curia romana” (cf. Introducción), como 
en la Parte III, “Normas generales”, artículos 1 y 3. La sección 
“Principios” fundamenta esta visión con una cita de Lumen 
gentium 18: “de esta forma, la Curia está al servicio del Papa y 
de los obispos, que, junto con el sucesor de Pedro, rigen la casa 
del Dios vivo” (cf. Principios, Introducción). Este triple anclaje 
—en el Preámbulo, en los Principios y en las Normas generales— 
expresa que estamos ante un elemento clave de la reforma de  la 
Curia.

Debido a este cambio de paradigma, según el cual la Curia 
no ocupa una posición intermedia entre el Papa y el Colegio 
Episcopal, deben desarrollarse nuevas formas de cooperación 
entre la Curia y las Conferencias Episcopales, así como sus 
asociaciones regionales y continentales. Esta constituye una de 
las tareas centrales de la implementación de la Constitución y 
exige un cambio de mentalidad tanto en la Curia como en las 
Conferencias Episcopales.

2.7 Todos son discípulos misioneros (n. 10)

Los elementos clave son: el bautismo; el discipulado misionero 
de todos; la reforma de la Curia incluye también a los laicos —
mujeres y hombres—; los laicos en funciones de liderazgo son 
indispensables para el bienestar de toda la Iglesia; respeto por la 
vida y la creación; reconocimiento de los signos de los tiempos.

¿Qué es importante para el Papa? ¿Qué está en juego? Sencilla 
y centralmente: se trata del Praedicate Evangelium como guía y 



25

clave hermenéutica de toda la Constitución. Todos los bau-
tizados están llamados a ello, no solo quienes ejercen cargos 
—el Papa, los obispos, las Conferencias Episcopales o la Curia—. 
Es necesario tener presente la referencia al contexto del n. 4: la 
sinodalidad.

El punto de partida es el bautismo como sacramento fundamental, 
común a todos. Esto se opone a la clericalización de la Iglesia. 
Desde el bautismo, todos son responsables de la proclamación 
del Evangelio y deben participar responsablemente en ella, 
también en la dirección de la Iglesia, incluidas mujeres y hombres.

En la Parte II de la Constitución, en los Principios, el n. 5 explica 
por qué los laicos también pueden participar en la dirección de 
los dicasterios: esto se justifica de acuerdo con la potestas vicaria, 
como se explicará más adelante.

2.8 “El significado de la reforma”.                                                                          
Espiritualidad del Concilio (n. 11)

Para el Papa Francisco y su Constitución, la reforma no consiste 
en un mero reordenamiento organizativo e institucional. La 
verdadera reforma debe brotar de una conversión interior, y 
esto a partir del “paradigma de la espiritualidad del Concilio”. 
En el número 11 del Preámbulo, la Constitución se remite 
expresamente al discurso de Pablo VI en la clausura del Concilio 
Vaticano II (7 de diciembre de 1965)4, para subrayar su profundo 
significado mediante la espiritualidad conciliar.

El “paradigma de la espiritualidad del Concilio” fue explicado por 
Pablo VI a través de la “antigua historia del buen samaritano”: 
la espiritualidad no se reduce a la recitación de oraciones u 
observancias externas. Más bien, consiste en prolongar el “amor 

4 Pablo VI, Ad Patres Conciliares habita a Summo Pontifice, - Missae concelebrationem 
peragente, in ultima Oecumenicae Synodi publica Sessione (07.12.1965), en AAS 58 
(1966), pp. 51-59

Preámbulo



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

26

de Dios”, origen de toda espiritualidad, como actitud, disposición 
interna y modo de actuar. Este amor se proclama especialmente 
mediante el servicio a los seres humanos (“en palabra y obra”, 
cf. n. 1), a ejemplo de Jesús, cuyo rostro debe ser reconocido 
de modo privilegiado en el de las personas que sufren, como 
enseña la parábola del Buen Samaritano. Se trata, en definitiva, 
de una actitud espiritual fundamental.

La formulación final del n. 11 remite expresamente al n. 1 del 
Preámbulo: la Iglesia “cumple su misión sobre todo cuando da 
testimonio de la misericordia de palabra y de obra”, que ella 
misma ha recibido inmerecidamente.

Hasta qué punto el Papa Francisco resalta que la misericordia 
se manifiesta en hechos concretos: no solo instituyó un nuevo 
dicasterio como expresión del amor misericordioso de Dios, sino 
que, además, lo colocó deliberadamente en tercer lugar dentro del 
orden de los dicasterios. Así, se ubica inmediatamente después 
del Dicasterio para la Evangelización —primero, según la lógica 
del mandato de Cristo a su Iglesia, el Praedicate Evangelium— y 
del Dicasterio para la Doctrina de la Fe. Esto significa que toda 
la Iglesia, y cada dicasterio en particular, debe interiorizar la 
actitud y la perspectiva de la misericordia: el amor de Dios en 
Cristo, que nos amó primero. Conviene destacar que Francisco 
tomó esta decisión como Papa sin la mediación del Consejo de 
Cardenales. Ello armoniza con su decisión de proclamar el 2016 
como “Año de la Misericordia” en todo el mundo.

Sumario



27

3. Principios para el 
servicio de la Curia

Al igual que el Preámbulo, el Capítulo II de la Constitución 
constituye una novedad respecto a la Pastor bonus. La bús-
queda de criterios y principios para la reforma ocupó un 
lugar relevante en los trabajos del Consejo de Cardenales 
desde el inicio. Este capítulo se concibió a raíz del discurso 
navideño de Francisco a la Curia en diciembre de 20165.

Sin embargo, no se retomaron los principios que el Papa había 
formulado internamente, referidos al comportamiento y a las 
competencias de los colaboradores de la Curia. Basándose 
en el Preámbulo, el Consejo de Cardenales amplió la pers-
pectiva a la Iglesia en su conjunto: en la introducción a la 
Parte II, se subraya nuevamente que el servicio de la Curia 
está dirigido al Papa y a los obispos, a las Conferencias 

5 Francisco, Ad Sodales Curiae Romanae, occasione prosequendi omina Natalicia 
(22.12.2016), en AAS 109 (2017), pp. 34-49.



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

28

Episcopales y a sus asociaciones continentales. Como ya se 
mencionó, la justificación la proporciona Lumen gentium, que 
afirma que el Papa y los obispos “gobiernan la casa del Dios 
vivo” (reggono). Esta formulación retoma lo afirmado en el n. 8 
del Preámbulo: si los obispos son sucesores de los apóstoles, 
la Curia no puede situarse en una posición intermedia entre el 
Papa y el Colegio Episcopal.

En consecuencia, el Consejo de Cardenales discutió en repetidas 
ocasiones hasta qué punto el Colegio Episcopal podría también 
encomendar tareas a la Curia. Finalmente, estas discusiones 
no quedaron reflejadas en la Constitución, debido a la ausencia 
de modelos viables para su implementación. Por tanto, tales 
consideraciones no se desarrollaron más, dada la dificultad 
práctica de llevarlas a cabo.

3.1 Descentralización

La diferencia entre la perspectiva de la Constitución y la del 
discurso navideño de Francisco a la Curia, ya mencionado, se 
hace evidente de inmediato en el n. 2 (tras la Introducción, y en el 
n. 1 de la Parte II, que se refiere a la cooperación entre el Papa y 
los obispos). Aquí, en el n. 2, la atención se centra en la “saludable 
descentralización” en la Iglesia, inspirada en la programática 
exhortación apostólica Evangelii gaudium, particularmente 
en los nn. 16 y 32. Fue precisamente esta dimensión de la 
descentralización la que quedó profundamente anclada en las 
deliberaciones del Consejo de Cardenales junto con el Papa. 
Frente a la experiencia en sus continentes de una Curia que a 
menudo se comportaba como una institución centralista, los 
cardenales subrayaron la necesidad de descentralizar.

Lo difícil que resulta a la Iglesia avanzar en esta dirección 
se refleja en un hecho concreto: el Consejo de Cardenales 
nunca definió con claridad qué significa efectivamente 



29

Principios para el servicio de la Curia

“descentralizar”. ¿Por qué? El coordinador del Consejo, el 
cardenal Óscar Rodríguez, envió una carta a todos los prefectos 
de las congregaciones pidiéndoles que sugirieran ámbitos en 
los que pudieran imaginar posibles vías de descentralización. La 
respuesta fue mínima. Puede interpretarse como una muestra 
de interés personal en mantener el statu quo.

¿Qué intención movió al Papa Francisco a introducir el concepto 
de descentralización? Desde el inicio, en su primer discurso 
desde la loggia de San Pedro, expresó que su pontificado debía 
ser un ejercicio de “presidir en la caridad” (presiedere nella 
carità), un camino de fraternidad y confianza. Esta comprensión 
se resume ahora constitucionalmente bajo la expresión “corres-
ponsabilidad en comunión”, el Mysterium communionis (Lumen 
gentium 8). 

La referencia vuelve a poner de relieve la importancia del 
n. 4 del Preámbulo: en comunión y sinodalidad, la reforma 
debe configurarse desde la perspectiva de una “saludable 
descentralización”. Esto significa dejar en manos de los pastores 
las cuestiones que mejor pueden resolver por su cercanía a 
las realidades locales, siempre que no afecten a la unidad de 
doctrina y de comunión, y por respeto a su propio magisterio 
(cf. Dei verbum 7).

Tampoco desde la Iglesia universal llegaron muchas propuestas 
al Consejo de Cardenales en materia de descentralización. Esto 
plantea la pregunta: ¿el sistema actual está tan consolidado y las 
personas tan habituadas a él que todavía no se han desarrollado 
la imaginación y la creatividad necesarias para nuevas formas 
de pensar y cambios en los procedimientos? 

Con su insólita propuesta de “saludable descentralización”, 
formulada justo al inicio de su pontificado (2013), el Papa 
Francisco arrojó —sin duda— una “piedra al agua” que con el 



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

30

tiempo generará nuevos círculos concéntricos, es decir, un 
impacto cada vez más amplio. El Consejo de Cardenales y la 
Constitución recogieron esta preocupación y la reforzaron. Se 
abre aquí una puerta para las Conferencias Episcopales y sus 
asociaciones continentales: por un lado, impulsar nuevas formas 
de cooperación con la Curia; por otro, aplicar este principio en 
sus propios procesos internos.

3.2 Servicio de la Curia a la misión de los obispos (n. 3)

El n. 3 de los Principios describe el servicio de la Curia con las 
siguientes expresiones clave: “reconocer y apoyar el trabajo de 
los obispos en la evangelización”; “aconsejar, animar y promover”; 
“respaldar las iniciativas de evangelización, de la opción por los 
pobres y de la contribución al bien de la humanidad y de la paz”; 
“en resumen: se trata de ayudar a sus iniciativas para que los 
pueblos reciban la vida en plenitud en Cristo”.

Aquí reconocemos, de un lado, la orientación hacia la clave 
hermenéutica de toda la Constitución, establecida en el n. 1 del 
Preámbulo: el Praedicate Evangelium. De otro lado, se percibe la 
referencia al n. 8 del mismo Preámbulo: el cambio de paradigma 
según el cual la Curia ya no ocupa una posición intermedia, sino 
que debe servir también a los obispos como sucesores de los 
apóstoles.

Este nuevo comportamiento de la Curia hacia los obispos y 
las Conferencias Episcopales, este nuevo espíritu, se describe 
también de manera explícita en la Parte III de la Constitución, las 
“Normas generales” (cf. por ejemplo los arts. 1, 3 y 38-42 sobre 
la visita ad limina Apostolorum), así como en la presentación de 
los diversos dicasterios en la Parte V. 

Conviene señalar, igualmente, que los obispos y las Conferencias 
Episcopales, en su relación con la Curia, deben interiorizar y 



31

exigir el cambio de comportamiento que ahora se establece 
constitucionalmente en el n. 3 de los Principios. Solo a través de 
un cambio de mentalidad de ambas partes podrán desarrollarse 
nuevas formas de cooperación entre la Curia y las Conferencias 
Episcopales, en coherencia con la Constitución.

3.3 Retomar las iniciativas de las Diócesis y las Conferencias 
Episcopales (n. 4)

El n. 4 del Preámbulo contiene —basándose de nuevo en la 
misión fundamental de la Iglesia, el Praedicate Evangelium— 
una inversión en la lógica de la Curia: no se trata de comenzar 
controlando ni dictando reglamentos, sino de poner el acento 
en el conocimiento creativo y experiencial, en los ejemplos de 
buenas prácticas (best practices) de las diversas partes de la 
Iglesia universal. 

Aquí se vislumbra una evangelización local multifacética, incu-
lturada y contextual, en atención a la enorme diversidad de 
culturas: un “gran tesoro” que la Iglesia abraza como institución 
verdaderamente global.

Si la Curia quiere servir a la Iglesia universal, su tarea con-
siste también en ser una plataforma que recoja iniciativas 
sobresalientes y creativas de la Iglesia universal para la rea-
lización del mandato de Cristo —predicar el Evangelio— y 
ponerlas a disposición de las Iglesias particulares como estímulo 
motivador y oportunidad para la evangelización. De este modo, 
se reconocen y valoran la creatividad y las iniciativas de las 
Iglesias particulares, de las Conferencias Episcopales y de sus 
asociaciones continentales, partiendo de las diversas culturas 
en las que debe anunciarse el Evangelio. Se trata, por tanto, de 
un enfoque positivo y de valoración de lo que la Iglesia universal 
logra en sus diferentes expresiones.

Principios para el servicio de la Curia



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

32

En contraste con una mentalidad de control que a menudo se 
cultivó en la Curia —con dificultad para comprender la riqueza 
de una evangelización inculturada—, las iniciativas de la Iglesia 
universal se aprecian ahora como un don (cf. también art. 21 § 
5). No pocas veces, en el pasado, iniciativas creativas de parro-
quias, diócesis o Conferencias Episcopales fueron bloqueadas, 
incluso anticipadamente, por una obediencia temerosa (“¿qué 
dirá Roma sobre esto?”), en lugar de tomarse en serio la acción 
del Espíritu Santo en la evangelización local.

3.4 Potestas vicaria

El n. 5 establece —como ya se indicó en el Preámbulo, n. 10— la 
justificación de que cualquier creyente, mujer u hombre, puede 
dirigir un dicasterio o un organismo de la Curia, siempre que 
le sea confiada la responsabilidad por el Papa. Lo decisivo es 
la potestas vicaria, es decir, ejercer la autoridad en nombre del 
Papa.

Este punto fue muy considerado en las discusiones posteriores a 
la publicación de la Constitución, pues contradecía la visión que 
vinculaba el liderazgo exclusivamente al ministerio ordenado. 
En el Consejo de Cardenales también se debatió si este principio 
debía aplicarse a todos los dicasterios; la cuestión quedó abierta.

3.5 Espiritualidad y criterios de selección

Los nn. 6 y 7 insisten en la especial cualificación del personal. 
Si la Curia ha de contribuir a la comunión con Jesucristo (cf. 
Preámbulo n. 4), es necesario atender a la madurez espiritual 
interior y al “discipulado misionero” (cf. Preámbulo n. 11 y la 
referencia a Aparecida).

Junto con esta cualidad espiritual, se requieren experiencia 
pastoral y competencia profesional, así como la capacidad de 



33

reconocer los “signos de los tiempos”, conforme al Vaticano II. 
El Consejo de Cardenales subrayó en particular la experiencia 
pastoral, pues la empatía pastoral es indispensable para abordar 
cuestiones de la Iglesia universal. Se debe evitar el carrerismo.

Estos criterios de selección fueron formulados con el trasfondo 
de que las Iglesias locales y los superiores religiosos deben 
enviar personal idóneo para el servicio de la Curia, y no —como 
a veces ocurre— “deshacerse” en Roma de los llamados “casos 
difíciles”.

3.6 Cooperación dentro de los dicasterios y entre ellos

Los nn. 8 y 9 tratan de la cooperación en el seno de la Curia, 
apelando a la comunión y a la participación, en continuidad con 
el n. 4 del Preámbulo, en el espíritu de la sinodalidad.

Las reuniones conjuntas periódicas, tanto al interior de 
un dicasterio como entre los distintos dicasterios, buscan 
promover la transparencia y revisar los planes de trabajo y su 
implementación. La Secretaría de Estado —que actúa también 
como Secretaría del Papa— es responsable de las reuniones 
interdicasteriales (cf. art. 34).

3.7 Catolicidad

Una preocupación particular del Papa Francisco y del Consejo 
de Cardenales fue el criterio de “catolicidad”: se trata de que 
representantes de toda la Iglesia mundial lleven a cabo el 
servicio de la Curia de Roma. 

Por un lado, esto se entiende como signo de la solidaridad y como 
expresión de “comunión” (cf. de nuevo el Preámbulo n. 4) entre 
el Papa y los Obispos, así como las Congregaciones religiosas, 
etc. Por otra parte, es importante señalar un detalle que podría 
pasarse por alto fácilmente: El n. 10 termina con “qualificati 

Principios para el servicio de la Curia



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

34

collaboratori provenienti da diverse culture” (“colaboradores 
calificados provenientes de culturas diferentes”).

 Esto significa que la dimensión cultural debe tenerse en cuenta 
como criterio de selección del personal de la Curia. Esto era 
de especial importancia para el Papa Francisco y el Consejo 
(véase también el n. 4 de los Principios). La pequeña frase se 
formuló para contrarrestar las quejas sobre una orientación 
predominantemente europea, de la que los miembros de otras 
culturas no se sentían suficientemente comprendidos. Como 
comunidad verdaderamente “católica” y global, la Iglesia debe 
tener esto en cuenta a la hora de seleccionar personal para la 
Curia.

La conclusión de la Parte II, los Principios y Criterios, es de nuevo 
—como en el Preámbulo— una referencia a las declaraciones de 
Pablo VI y del Concilio Vaticano II sobre el espíritu de reforma 
que debe caracterizar tanto a la Curia como a toda la Iglesia, a 
saber, dar testimonio del amor divino en el mundo.

Sumario



Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia

35
A continuación, no se abordarán los cuarenta y tres artículos 
de las “Normas Generales”. El objetivo es más bien presentar 
consideraciones específicas sobre la reforma durante la 
preparación del proyecto de Constitución.

4.1 El cambio de paradigma

El cambio de paradigma en la posición de la Curia según el 
Preámbulo n. 8 está conscientemente anclado también en 
la Parte III de la Constitución, las “Normas generales”, en 
los arts. 1 y 3, como ya se ha mencionado. El art. 1 reitera, 
igualmente, la justificación: los obispos son sucesores de los 
apóstoles, y por tanto una posición intermedia de la Curia 
entre el Papa y los obispos es incompatible.

4. Normas generales



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

36

De este modo, si el Preámbulo, la Parte II (“Principios”) y las 
“Normas generales” definen el nuevo modelo de la Curia como 
un servicio tanto al Papa como a los obispos —en contraposición 
al modelo tradicional de “posición intermedia”—, se hace evidente 
la importancia excepcional que la Constitución atribuye a esta 
reforma. 

Las declaraciones de algunos miembros del Consejo de Carde-
nales, que señalaron este como el “punto cardinal” de la reforma, 
muestran cuán decisivo es este paso: debe producirse un 
cambio de mentalidad en la Curia, así como entre los obispos, 
las Conferencias Episcopales y sus asociaciones regionales y 
continentales, lo que exige nuevas formas de cooperación entre 
la Curia y las Conferencias Episcopales.

4.2 El carácter pastoral, también en cooperación con las 
Conferencias Episcopales (arts. 2-6 y art. 21 §§ 4-5)

Los arts. 2-6 subrayan la naturaleza pastoral del servicio de la 
Curia. Es decir, integran su ministerio en el horizonte de los nn. 
1 y 2 del Preámbulo. De acuerdo con la misión de Jesucristo 
confiada a la Iglesia y con su ejemplo de servicio (Jn 13), la Curia 
—como la Iglesia en su conjunto— debe ejercer su función.

El adjetivo “pastoral” queda así despojado de una cierta 
vaguedad: debe entenderse en sentido sustantivo, a partir de 
la clave hermenéutica de la Constitución y de la misión esencial 
de la Iglesia (Preámbulo n. 1), es decir, “reflejar” la buena nueva 
del amor salvífico de Jesús (cf. Preámbulo n. 2). Además, la 
perspectiva sinodal —escucha recíproca y aprendizaje mutuo, 
tanto al interior de la Curia como en su relación con la Iglesia 
universal— se aplica igualmente al ejercicio “pastoral” de su 
ministerio (cf. Preámbulo n. 4).



37

Normas generales

Al recalcar, de este modo, el carácter pastoral del servicio curial, 
la Constitución contrarresta muy concretamente los riesgos de 
un ejercicio del poder autorreferencial. El ministerio pastoral, 
entendido así, conecta a la Curia con todos los que sirven en 
la Iglesia en su conjunto y tiende un puente hacia la “nueva 
comunión” de Jesús con sus discípulos (cf. Preámbulo n. 4).

La importancia que se concede al servicio pastoral se refleja 
también en el art. 21 §§ 4-5, que vincula las competencias y 
procedimientos de la Curia a la acción pastoral de la Iglesia. 
Las competencias curiales deben respetar las de las Iglesias 
particulares y las de las Conferencias Episcopales, y, al mismo 
tiempo, promover y alentar sus iniciativas (como ha sido 
formulado ya en los Principios, n. 4).

4.3 Limitación de años de servicio (art. 17 § 4)

Uno de los temas más debatidos en el Consejo de Cardenales 
fue la duración de los encargos de personal. Cuando el ser-
vicio se prolonga excesivamente, existe el riesgo de que los 
colaboradores pierdan contacto con la realidad pastoral. Para 
contrarrestar la tentación de una mentalidad funcionarial y 
distante, y evitar la pérdida de empatía pastoral en el trato con 
las personas, los obispos y sus problemas, se fijó un período de 
cinco años.

Esta normativa permite a los prefectos efectuar un cambio al 
cabo de cinco años o, en caso necesario, autorizar un segundo 
período. Además del argumento pastoral, este criterio favorece 
también la “catolicidad” (cf. Principios n. 10).

Para prevenir la pérdida de conocimientos institucionales en 
ámbitos específicos, se debatió la posibilidad de una excepción 
tras diez años de servicio. Como responsable último, el Papa 
mantiene la autoridad para decidir la duración de estos 
quinquenios, incluso en el caso de los prefectos.



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

38

4.4. Secretaría General del Sínodo (art. 33)

Lo que el Papa Francisco expone en el n. 4 del Preámbulo sobre 
la sinodalidad adquiere una forma institucional en el art. 33 
de su Constitución. En términos muy concretos y positivos, 
estipula que todas las “instituciones curiales” cooperan con la 
“Secretaría General del Sínodo”. 

También aquí se corre el riesgo de seguir leyendo rápidamente 
sin advertir que se ha producido un cambio fundamental. La 
Constitución no habla de “Secretaría General del Sínodo de los 
Obispos”, sino de “Secretaría General del Sínodo”.

No se trata de un simple cambio superficial de nombre. Más 
bien, se ha producido una ampliación de competencias, tal como 
pretendía el Consejo de Cardenales tras el discurso de Francisco 
del 17 de octubre de 2015: ahora abarca el ámbito de la 
sinodalidad en cuanto tal. El Papa confirmó esta reorientación 
confiando a la Secretaría General la organización y realización 
del Sínodo mundial sobre la Sinodalidad, con sus dos sesiones 
de octubre de 2023 y 2024, y aprobando su documento final. 
La sinodalidad se convierte, así, en un sello duradero de su 
pontificado.

4.5 “Reuniones de los responsables de 
las instituciones curiales” (art. 34)

El art. 34 fue redactado para contrarrestar una debilidad noto-
ria de la Curia: el riesgo de que los dicasterios trabajen de 
manera aislada, con escasa coordinación conceptual. De allí 
que este artículo se concentre en promover el intercambio y 
la cooperación habitual, evitando que los conflictos internos 
transmitan al exterior una imagen de desunión o incluso de 
discordia.



39

El art. 34 busca coherencia y transparencia, así como consolidar 
una verdadera cultura de gestión y de gobierno. No se trata de 
un recordatorio genérico: la Constitución menciona medidas 
concretas, como la obligación de presentar los planes de trabajo 
de cada dicasterio y debatirlos conjuntamente en las sesiones 
plenarias ordinarias, además de informar sobre su aplicación (cf. 
Principios n. 8).

Este elemento estructural contribuye a centrar el trabajo de 
la Curia en la orientación general de su misión: el Praedicate 
Evangelium. Al mismo tiempo, se convierte en una herramienta 
para un liderazgo y una dirección sinodales de la Iglesia, basados 
en la escucha, el discernimiento y la toma de decisiones en 
común. De esta forma —con acciones compartidas y sinodales 
(cf. Preámbulo n. 4)— pueden reducirse tensiones, resolverse 
conflictos y cultivarse una sana cultura del error, fundada en la 
responsabilidad compartida y en un trabajo preparatorio sólido 
y coherente para el Papa. Así, este puede ejercer su ministerio 
con “pre-visión”, en particular en relación con la sinodalidad y 
la cooperación con las Conferencias Episcopales y las Iglesias 
particulares.

¿Qué conclusiones se pueden extraer de este artículo para 
las Conferencias Episcopales? En mi opinión, el art. 34 puede 
estimular una reflexión renovada sobre la organización del 
trabajo dentro de las Conferencias Episcopales y a nivel de 
sus asociaciones regionales y continentales, con vistas a una 
coordinación y transparencia más eficaces.

Por un lado, se trata de discernir qué cuestiones y problemas                   
—también en el marco de la descentralización mencionada 
antes— deben dirigir las Conferencias Episcopales y sus 
organismos continentales a la Curia. Por otro lado, la experiencia 
muestra que las conferencias continentales suelen trabajar de 

Normas generales



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

40

manera aislada. En el mejor de los casos, invitan a los presiden-
tes de otras conferencias a sus asambleas plenarias para dar un 
saludo.

Sin embargo, África, Asia y América Latina comparten numerosos 
desafíos semejantes y cuentan con valiosos ejemplos prácticos 
sobre cómo afrontarlos. Una cooperación genuina y creativa 
parece hoy más urgente que nunca, tanto en cuestiones sociales 
y ecológicas —como la defensa de la “casa común” frente al 
calentamiento global—, como en los temas eclesiales que afectan 
a sus pueblos, siempre en relación con el Praedicate Evangelium.

Un ejemplo: desde el Sínodo de la Sinodalidad ha crecido la 
conciencia de que el “Sur global” debe articular un trabajo 
conjunto de forma sistemática. El Celam, la FABC y el Secam 
acordaron dicha cooperación en una reunión de sus presidencias 
en la Casa Santa Marta (en el Vaticano) en octubre de 2023 y, 
desde entonces, la han puesto en práctica. Lo hacen tanto en 
cuestiones eclesiales internas (por ejemplo, la sinodalidad) 
como en desafíos sociales (por ejemplo, la “casa común” y las 
consecuencias del calentamiento global/COP).

4.6 Visita ad limina Apostolorum (arts. 38-42)

La nueva orientación y el cambio de paradigma que la Cons-
titución ha implementado en el Preámbulo, los Principios y las 
Normas Generales pueden apreciarse aquí en los siguientes 
puntos:

•	 Según el Preámbulo y los Principios y criterios para el ser-
vicio de la Curia, n. 3, las conversaciones en la Visita ad limina 
tienen ahora un carácter diferente: si la Curia ya no ocupa 
una posición intermedia entre el Papa y los obispos, sino 
que ha de servir a ambos, entonces las discusiones deben 
desarrollarse en un “diálogo abierto y cordial”, en el que 



41

la Curia ofrece “consejos, recomendaciones, estímulos e 
indicaciones apropiadas” (cf. art. 42 § 2, diseñado según los 
Principios n. 3).

•	 De acuerdo con los Principios, n. 4, la Curia debe recoger 
sugerencias, pistas y ejemplos de buenas prácticas de 
evangelización innovadora e inculturada de los obispos y de 
las conferencias episcopales durante la Visita ad limina, con el 
fin de poder ofrecer a otros un servicio más eficaz en calidad 
de asesoría, basándose en estas buenas prácticas (cf. art. 42 
§ 2, final).

•	 El informe de los obispos y de las conferencias episcopales 
también debe:

•	 (1) incluir una evaluación del apoyo recibido de la Curia; y (2) 
expresar las expectativas respecto de la cooperación futura 
(cf. art. 40 § 2).

•	 Debido al cambio de paradigma (cf. Preámbulo n. 8), este 
último aspecto incluye, en particular, el desarrollo de nuevas 
formas de colaboración entre los obispos, las Conferencias 
Episcopales y sus asociaciones regionales y continentales 
con la Curia.

•	 Los resúmenes de los informes de los obispos y de las 
Conferencias Episcopales los redactan ahora los propios 
obispos —pues son ellos quienes saben qué es lo importante 
y lo más relevante en sus informes— (art. 40 § 3), y ya no un 
miembro del personal de la Curia, como aún preveía la Pastor 
bonus.

El cambio de mentalidad expresado en el comportamiento de 
la Curia —inimaginable en la Constitución Pastor bonus de Juan 
Pablo II— hacia los obispos y las Conferencias Episcopales, de 
acuerdo con el Preámbulo, los Principios y las Normas Generales 
(arts. 1 y 3), exige también un cambio de mentalidad por parte 
de los obispos y de las Conferencias Episcopales para poner en 
práctica el nuevo espíritu de la Constitución.

Normas generales



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

42

4.7 Regolamento Generale (art. 43)

El art. 43 remite al Regolamento Generale para el procedimiento 
común. Esto plantea la cuestión de quién elaborará dicho 
regolamento, importante para la redacción de los respectivos 
ordo servandus de los dicasterios. 

Si consideramos todo el proceso de redacción de la Constitución 
—en el curso del cual ya se introdujeron varios cambios en el 
Código, y que el Consejo de Cardenales fue enumerando hacia 
el final, por encargo del Papa—, parece razonable formar una 
comisión mixta de representantes de la Curia y, por ejemplo, 
del Consejo. Así se respondería tanto a las intenciones de la 
Constitución como a las preocupaciones de los miembros de la 
Curia.

Además, durante las reuniones del Consejo de Cardenales con 
el Papa, se planteó la necesidad de revisar el Código a la luz de 
la nueva Constitución. Una revisión de este tipo debería incluir 
también la perspectiva de la sinodalidad, es decir, un modo de 
“sinodalización del Código”.

Sumario



Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia

43

El proceso de redacción de la Constitución no solo tuvo 
en cuenta la evolución y los desafíos del pontificado de 
Francisco —como se mencionó al inicio—, sino que también 
analizó sus documentos y decretos en busca de elementos 
constitucionales.

El hecho de que el Consejo de Cardenales estuviera for-
mado por miembros de distintos continentes permitió 
incorporar diversas preocupaciones. Por ejemplo, el 
cardenal Errázuriz, como presidente del Celam, aprovechó 
una reunión plenaria de este organismo para plantear 
expectativas. Organizaciones laicales de Europa también 
aportaron conceptos, en particular sobre el nuevo Dicas-
terio para los Laicos, la Familia y la Vida. Asimismo, el 
prefecto de este dicasterio, el cardenal Kevin Farrell, viajó 
a Tubinga para trabajar con un grupo de especialistas en 

5. Consultas y aplicación



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

44

un borrador que luego presentó al Consejo de Cardenales por 
medio de su coordinador.

Estos ejemplos muestran que la redacción se dio en un proceso 
de comunicación amplio y no en un comité cerrado. Natural-
mente, la influencia de los círculos curiales fue significativa, pues 
se trataba de sus métodos de trabajo y de la estructura de la 
Curia. Sin embargo, resultó preocupante cuando en ocasiones 
se usaron “canales encubiertos” para corregir borradores o se 
eliminaron expresiones como “plataforma”, “foro y plataforma”, 
“estructura de gabinete” o incluso “subsidiariedad dentro de la 
Iglesia” —esta última, pese a una cita de Pío XII—, por considerarse 
incompatibles con el lenguaje curial (probablemente por presión 
de ciertos canonistas).

Posteriormente, el borrador se envió en consulta a todas 
las Conferencias Episcopales, a los dicasterios y organismos 
curiales y a las universidades pontificias de Roma. Todos sus 
comentarios, así como los de diversos obispos que enviaron 
aportes por escrito, además de los aportes de sus Conferencias, 
fueron analizados a fondo e incorporados al texto, por parte del 
Consejo.

Todo ello muestra que la Constitución se apoya en un proceso 
explícito de comunicación mundial. La redacción no se limitó, en 
modo alguno, a las ideas del Consejo, sino que se nutrió de un 
diálogo que incluyó tanto a la Curia como a la Iglesia universal.

El resultado se presentó como borrador al Papa para su revisión 
final. Francisco promulgó la Constitución Praedicate Evangelium 
el 19 de marzo de 2022 y la puso en vigor en Pentecostés 
de ese mismo año. Como se señaló al inicio, se trata de una 
Constitución que no fue redactada en la “mesa verde” de un 
comité aislado, sino que se configuró según el modo de pensar 



45

Consultas y aplicación

del Papa y como fruto de su propio pontificado. Ello le otorga 
una cualidad singular.

Lejos de ser un texto meramente administrativo para la reforma 
de la Curia, amplía la perspectiva hacia la Iglesia en su conjunto. 
Define su misión esencial —recibida de Jesucristo—: el Praedicate 
Evangelium, es decir, anunciar el Evangelio para la humanidad. 
Por tanto, llama a la Iglesia y, dentro de ella, a la Curia, a una 
conversión misionera.

En consecuencia, la aplicación de la Constitución es tarea de 
toda la Iglesia: las Conferencias Episcopales son mencionadas 
63 veces y sus asociaciones continentales 16 veces en el 
texto, y la cooperación entre la Curia y dichas Conferencias 
se vuelve constitutiva. Esta aplicación requiere un “cambio 
de mentalidad” tanto de los miembros de la Curia como de 
las conferencias episcopales, para generar nuevas formas de 
cooperación sinodal bajo la dirección del Papa como cabeza 
del Colegio Episcopal.

Sumario



Praedicate Evangelium. Proceso de elaboración, hermenéutica y significado para la Iglesia.

46

Aparecida: V Conferencia General del Episcopado Latino-
americano y del Caribe, celebrada en 2007 en Brasil. Su 
Documento Final fue redactado por una comisión presidida 
por el cardenal Jorge Bergoglio (luego Papa Francisco). 

Celam: Consejo Episcopal Latinoamericano y Caribeño, 
organismo de comunión y coordinación de las Conferencias 
Episcopales de la región. 

Colegio Episcopal: conjunto de los obispos en comunión 
con el Papa, sucesores de los apóstoles, corresponsables 
del gobierno de la Iglesia. 

Conferencias Episcopales: organismos colegiados de los 
obispos de un país o territorio, que ejercen de manera 
conjunta ciertas funciones pastorales al servicio de sus 
Iglesias particulares. 

Constitución Apostólica: documento papal de la mayor 
jerarquía normativa, que regula aspectos fundamentales 
de la vida eclesial. 

Curia Romana: conjunto de organismos que asisten al Papa 
y a los obispos. 

Dicasterio: nombre genérico para designar los distintos 
organismos de la Curia Romana (congregaciones, consejos, 
tribunales, etc.).

Evangelii gaudium (EG): Exhortación Apostólica progra-
mática del Papa Francisco (2013). Documento clave para 
interpretar su pontificado, centrado en la alegría del 
Evangelio y la conversión pastoral. 

Glosario



47

Glosario

Lumen gentium (LG): Constitución Dogmática del Concilio 
Vaticano II sobre la Iglesia (1964). Define la Iglesia como Pueblo 
de Dios y es referencia constante en Praedicate Evangelium. 

Pastor bonus: Constitución Apostólica promulgada por Juan 
Pablo II en 1988, que regulaba la Curia Romana antes de 
Praedicate Evangelium. 

Potestas vicaria: autoridad ejercida en nombre del Papa, que 
permite delegar responsabilidades de gobierno incluso a laicos, 
hombres o mujeres. 

Praedicate Evangelium (PE): Constitución Apostólica del Papa 
Francisco, promulgada en 2022. 

Preámbulo: parte inicial de un texto legal o doctrinal que 
establece su espíritu, orientación y principios interpretativos. 
En Praedicate Evangelium tiene un valor teológico central. 

Precónclave: encuentros informales previos al cónclave papal, 
donde los cardenales comparten preocupaciones y sugerencias 
sobre el futuro de la Iglesia. 

Sensus fidelium: “sentido de la fe del pueblo de Dios”. Capacidad 
de todo el pueblo cristiano, bajo la guía del Espíritu Santo, para 
discernir la verdad de la fe. 

Sinodalidad: estilo y forma de ser Iglesia donde todos los bau-
tizados participan, escuchan mutuamente, “todos aprenden 
unos de otros: el pueblo fiel, el Colegio episcopal, el Obispo de 
Roma”, y deciden juntos, guiados por el Espíritu Santo. 

Visita ad limina: Visita periódica que los obispos realizan a 
Roma para presentar informe de sus diócesis al Papa y a la 
Curia, en diálogo de corresponsabilidad.

Sumario




